



ইসলামের দিগন্দশন

(১)

কালেমা  
'লা ইলাহা ইল্লাহ'

আল্লামা শায়খ  
আব্দুল আয়ীয বিন আব্দুল্লাহ বিন বায

অনুবাদ ও সম্পাদনায় :  
মাওলানা মোঃ রকীবুদ্দীন আহমদ হাসাইন  
জিলহাজ্জ - ১৪১৫হিজরী

ইসলামের দিগন্দর্শন

(১)

# কালেমা ‘লা ইলাহা ইল্লাহ’

আগ্রামা শায়খ  
আকুল আযীফ বিন আকুল্লাহ বিন বায  
পশ্চোভর :

এবাদাত, তাওহীদ ও এর বিভিন্ন প্রকার

--স্থায়ী রিসার্চ ও ফতওয়া কমিটি

বিষ্ণুবাদ, সৌন্দী আরব

অনুবাদ ও সম্পাদনায় ৪

মাঝলানা মোঃ রকীবুল্লীন আহমদ হুসাইন

জিলহাজ - ১৪ ১৫ হিজরী

## সূচীপত্র

|                                 |    |
|---------------------------------|----|
| ১। কালেমা 'লা ইলাহা ইল্লাহাহ' — | ৪  |
| ২। আল্লাহর সাথে শিরুক —————     | ১২ |
| ৩। এবাদত ——————                 | ১৮ |
| ৪। তাওহীদ ও উহার প্রকার —       | ১৮ |

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

পরম করুণাময় অতি দয়ালু আল্লাহর নামে  
শুরু করছি।

# ঢাঁ। ঢাঁ। ঢাঁ।

## কালেমা “লা ইলাহা ইগ্লাগ্রাহ”-এর মর্মার্থ

“লা ইলাহা ইগ্লাগ্রাহ”-এই বাক্যটি ধর্মের মূলমন্ত্র এবং ইসলামী মিল্লাতের ভিত্তি। এই কালেমার দ্বার আল্লাহ পাক মুসলিম ও কাফেরের মধ্যে পার্থক্য নির্ধারণ করেন। এরই প্রতি সমস্ত নবী-রাসূলের আহবান ছিল কেন্দ্রীভূত। এরই বাস্তবায়নে নাজেল হয় পবিত্র প্রস্তাবলী, সৃষ্টি করা হয় সমগ্র ভূগুণ ও মানবকুল।

আমাদের পিতা হ্যরত আদম (আঃ) সর্বপ্রথম এই কালেমার প্রতি আহবান জ্ঞানান তাঁর সন্তান-সন্ততিদের। তিনি ও তাঁর বংশধর হ্যরত নূহ (আঃ) পর্যন্ত এই কালেমার উপরই প্রতিষ্ঠিত ছিলেন। অতঃপর নূহ (আঃ)-এর সম্পদায়ে এবাদতের ক্ষেত্রে শিরক দেখা দিলে আল্লাহ পাক নূহ (আঃ)-কে তাদের প্রতি রাসূল হিসেবে প্রেরণ করেন। তিনি তাদেরকে আল্লাহর একত্ববাদের (তাওহীদ) প্রতি আহবান জ্ঞানান এবং বলেন : “ হে আমার সম্পদায়, তোমরা আল্লাহরই এবাদত কর। তিনি ব্যতীত তোমাদের আর কেন উপাস্য নেই। ” হ্যরত নূহ (আঃ)-এর পর এইভাবে হ্যরত হুদ, ছালেহ, ইব্রাহীম, লুত, শুআইব ও অন্যান্য সকল

রাসূলগণও তাঁদের স্ব স্ব জাতিকে এই কালেমা অর্থাৎ “লা ইলাহা ইল্লাহ”-এর প্রতি, আল্লাহর একত্ববাদের প্রতি এবং তিনি তিনি অন্যের এবাদত বাদ দিয়ে কেবল তাঁরই জন্য তা “খালেছ” করার আহবান জানান।

সর্বশেষ এই কালেমার বার্তা নিয়ে পৃথিবীতে আগমন করেন সর্বশেষ রাসূল, আমাদের প্রিয় নবী হযরত মোহাম্মদ ছাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম। তিনি এসে প্রথমে তাঁর সম্প্রদায়কে তাওহীদের প্রতি আহবান করে বলেনঃ “হে আমার সম্প্রদায়, তোমরা বল- আল্লাহ ব্যতীত আর কেন মাবুদ বা উপাস্য নেই, তোমাদের জীবন সফল হয়ে যাবে”। তিনি তাদেরকে কেবলমাত্র আল্লাহর জন্য এবাদত খালেছ করার আহবান জানান এবং তাদের বাপ-দাদা পূর্বপুরুষগণ পরম্পরায় আল্লাহর সাথে যে শিরক, প্রতিমাপূজা, পাথর, বৃক্ষ ও অন্যান্য বস্তুর এবাদত চলে আসছে, তা বর্জন করতে বলেন। মুশরিকরা তাঁর এই আহবান সরাসরি প্রত্যাখ্যান করে বলে উঠলো :

أَجْعَلَ لِلَّهَ إِلَهًا وَحْدَهُ إِنَّ هَذَا لَشَيْءٌ عَجَابٌ

“তিনিতো অনেক মা’বুদের বদলে এক মাবুদ স্থির করে নিলেন। এটাত অত্যন্ত আশঙ্কারে বিষয়।”- (সূরা ছোয়াদ-৫)

কারণ, মুশরিকরা মূর্তি-প্রতিমা, ওলী-দরবেশ, গাছ  
বৃক্ষ ইত্যাদির এবাদতে অভ্যন্ত ছিল। তারা এই সবের নামে  
জবাই করত, মানত করত এবং তাদের প্রতি আপন আপন  
প্রয়োজন পূরণ ও দুঃখ-কষ্ট দূর করার আবেদন জানাত।  
ফলে, তারা এই তাওহীদি কালেমা “লা ইলাহা ইল্লাহ”  
প্রত্যাখ্যান করে। কারণ, এই কালেমা আল্লাহ ব্যতীত তাদের  
অন্য সব মাবুদ বা উপাস্যকে বাতিল প্রতিপন্ন করে। আল্লাহ  
তা’আলা সূরা ছাফ্ফাতের ৩৫ ও ৩৬ নম্বর আয়াতে বলেন :

إِنَّهُمْ كَانُوا إِذَا قِبَلَ لَهُمْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ بِسْمِكُبِرُونَ ﴿٣٥﴾ وَيَقُولُونَ أُبَيْنَا<sup>۱</sup>  
لَتَأْرِكُو أَءَ الِهِتَنَا لِشَاعِرِ مَجْنُونٍ

“তাদের নিকট ‘আল্লাহ ব্যতীত আর কোন মাবুদ নেই’  
তারা বললে অহঙ্কার করত এবং বলত আমরা কি এক উন্মাদ  
কবির কথায় আমাদের মা’বুদগণ বর্জন করব।”

মূলতঃ মুশরিকরা তাদের অজ্ঞতা, ভ্রান্তি ও একগুয়েমী  
বশতঃ নবী ছাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লামকে পাগল কবি  
বলে আখ্যায়িত করত। যদিও তারা সম্যকভাবে জানত যে,  
তিনি তাদের মধ্যে সবচেয়ে সত্যবাদী, বিশ্বস্ত ও বুদ্ধিমান  
ছিলেন। তিনি কোন কবি ছিলেন না। বস্তুতঃ অজ্ঞতা,  
অত্যাচারী স্বভাব, আধাসী চরিত্র এবং সমাজে ভ্রান্তি, মিথ্যা  
ও অবাস্তব তথ্য প্রচারের একান্তিক আগ্রহই ছিল তাদের

সত্য পথের পথে প্রধান অন্তরায় সূতরাং যে ব্যক্তি এই  
কালেমার অর্থ অনুধাবন করবে না এবং কাজের মাধ্যমে  
নিজের জীবনে এর বাস্তবায়ন করবে না, সে মুসলিম হতে  
পারেন। মুসলিম সেই ব্যক্তি, যে আল্লাহ পাকের একত্বাদে  
বিশ্বাস রাখে এবং যাবতীয় এবাদত অন্য কারো পরিবর্তে  
একমাত্র আল্লাহর জন্যই খাচ করে, তাঁরই জন্য ছালাত  
(নামাজ) প্রতিষ্ঠা করে, ছিয়াম (রোজা) পালন করে, তাঁকেই  
ডাকে, তাঁরই সাহায্য কামনা করে, তাঁরই উদ্দেশ্যে সে  
মানত করে, জবাই করে। এইভাবে সকল প্রকার এবাদত  
সে কেবল আল্লাহ পাকের প্রতিই নিবেদন করে। একজন  
মুসলিম ব্যক্তির স্থির বিশ্বাস এই হয় যে, আল্লাহ পাকই  
কেবল এবাদতের যোগ্য। তিনি ব্যতিরেকে আর কেউ এর  
হকদার নয়। চাই সে হোক নবী, ফেরেশতা, ওলী, প্রতিমা,  
বৃক্ষ, ঝিন বা অন্য কিছু; এরা কেউ এবাদতের যোগ্য হতে  
পারেন। আল্লাহ তা'আলা বলেন :

وَقَضَى رَبُّكَ لَا تَعْبُدُوا لِلَّٰهِ مَا لَّا يَنْعَلِمُ

“তোমার প্রত্ন প্রতিপালক নির্দেশ দিয়েছেন, তিনি  
ব্যতীত অন্য কারো এবাদত তোমরা করবেন।” -সূরা  
ইসরা-২৩)

এটাই হলো কালেমায়ে ﴿ ٤١ ﴾

এর মর্মার্থ। অর্থাৎ আল্লাহ ব্যতীত সত্যিকার উপাস্য আর কেউ নেই। কালেমা এর মধ্যে অস্বীকারসূচক ও স্বীকৃতিসূচক উভয় দিক রয়েছে। এই কালেমায়, একদিকে যেমন আল্লাহ ব্যতীত অন্য কারো উপাস্য হওয়ার ব্যাপারটি অস্বীকার করা হচ্ছে, তেমনি অপর দিকে এর দ্বারা একমাত্র আল্লাহ পাকেরই উপাস্য হওয়ার অধিকার প্রতিষ্ঠা হচ্ছে। তাই আল্লাহ ব্যতীত অন্য কাউকে উপাস্যগুণে বিশেষিত করলে তা হবে বাতিল। কারণ, এই গুণ আল্লাহ পাকেরই প্রতিষ্ঠিত অধিকার। আল্লাহ তা'আলা বলেন :

ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْحَقُّ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ هُوَ أَبْيَطُ

“তা এই জন্য যে, আল্লাহ তিনিই সত্য এবং ওরা তাঁর পরিবর্তে যাকে ডাকে তা বাতিল।” (সূরা- হাজ- ৬২) সুতরাং এবাদত একমাত্র আল্লাহরই প্রাপ্য, অন্য কারো নয়। কাফেররা যে এই এবাদত অন্যের প্রতি নিবেদন করে, তা সম্পূর্ণ বাতিল কাজ এবং এটা অপাত্রে রাখার শামিল। আল্লাহ তা'আলা বলেন : يَأَيُّهَا النَّاسُ أَعْبُدُوا رَبَّكُمْ أَلَّذِي خَلَقْتُمْ وَأَلَّذِي بَتَّ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَنْقُونَ

“হে মানুষ ! তোমরা তোমাদের সেই প্রতিপালকের এবাদত কর, যিনি তোমাদের ও তোমাদের পূর্ববর্তীদের সৃষ্টি করেছেন। যাতে, তোমরা মুওাকী হতে পার।” -সূরা বাকারা-২১) কুরআন শরীফের সর্বশ্রেষ্ঠ সূরা ফাতেহার একটি আয়াতে আল্লাহ পাক বলেছেন :

إِلَّا كَمَا نَعْبُدُ وَإِلَّا كَمَا نَسْتَعِينُ

“আমরা শুধু তোমারই এবাদত করি এবং শুধু তোমারই সাহায্য কামনা করি।” আল্লাহ পাক মুমিনগণকে এইভাবে বলতে নির্দেশ করেছেন : “হে আল্লাহ ! আমরা একমাত্র তোমারই এবাদত করি এবং একমাত্র তোমারই নিকট সাহায্য কামনা করি। আল্লাহ পাক আরও বলেন :

وَإِلَّا عَبْدُهُ وَلَا شَرِيكُ لَهُ بِشَيْءٍ

“তোমরা আল্লাহর এবাদত কর এবং এতে তাঁর সাথে কেন কিছু শরীক করোনা।” - (সূরা নিসা-৩৬) আল্লাহ পাক অন্যত্র বলেন :

وَمَا أَمْرَوْا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ أَلَّا دِينَ حَنَفَاءَ

“তারা তো আদিষ্ট হয়েছিল আল্লাহর আনুগত্যে বিশুদ্ধ চিন্ত হয়ে একনিষ্ঠভাবে তাঁর এবাদত করতে।” -সূরা বাযিনা-৫) আল্লাহ পাক আরও বলেন :

فَاعْبُدُنِي لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا وَمَنْ يُعْبُدُنِي فَأُخْرِصُ

“আল্লাহর এবাদত কর, তাঁর আনুগত্যে বিশুদ্ধ চিন্তা  
হয়ে। জেনে রাখ, খালেছ আনুগত্য আল্লাহরই প্রাপ্য।” - (সূরা  
যুমার- ২-৩)

এইভাবে আরও অনেক আয়াত রয়েছে, যা একথাই  
প্রমাণ করে যে, এবাদতের যোগ্য একমাত্র আল্লাহ  
তা’আলাই। এতে সৃষ্টির কোন অংশ নেই। এ-ই হচ্ছে  
কালেমা “লা ইলাহা ইল্লাহ”-এর মর্মার্থ। এর হাকীকত ও  
দাবী হলো, আপনি আল্লাহ পাকের তরেই সমূহ এবাদত খাল  
ও খালেছে করবেন এবং তিনি ব্যতীত অন্য সবার ক্ষেত্রে  
এর অঙ্গীকৃতি জানাবেন। জানা কথা, এই বিশ্বজগতে আল্লাহ  
ব্যতীত তাঁর অনেক সৃষ্টির উদ্দেশ্যে এবাদত চলছে।  
অতীতেও আল্লাহকে বাদ দিয়ে মূর্তি-প্রতিমা, ফেরাউন ও  
ফেরেশতাদের এবাদত হয়েছে, আল্লাহকে ছেড়ে কোন কোন  
নবী রাসূল ও নেক লোকদেরও এবাদত করা হয়েছে।  
এসবই ঘটেছে। তবে তা হয়েছে বাতিল ও সত্যের  
পরিপন্থী। সৃতিকার মাবুদ তো আল্লাহ সুবহানাহ ওয়া  
তা’আলা। তিনিইতো হলেন এবাদতের একমাত্র যোগ্য ও  
অধিকারী। আল্লাহ পাক বলেন :

“তা এজন্য যে, আল্লাহই সত্য এবং ওরা তাঁর পরিবর্তে  
যাকে ডাকে তা মিথ্যা। আল্লাহ, তিনি তো সুউচ-  
মহান।—(সূরা মুকম্মান-৩০)

[এই হলো ইসলামের প্রথম ভিত্তি কালেমা তাইয়েবার  
প্রথম অংশ লা ইলাহা ইল্লাল্লাহ-এর সার কথা।]

## আল্লাহর সাথে শিরক—এর বিশ্লেষণ

ইবাদতে আল্লাহর সাথে অন্য কাউকে শরীক করার নাম শিরক। যেমন, প্রতিমা-মূর্তি বা অন্য কাউকে ডেকে তার নিকট সাহায্য কামনা, তার জন্য মানত, বা তার উদ্দেশ্যে নামাজ পড়া বা রোজা পালন করা বা যবেহ করা, এইভাবে বাদাতীর উদ্দেশ্যে বা ইদরুসের উদ্দেশ্যে যবেহ করা বা কোন ব্যক্তির উদ্দেশ্যে নামাজ পড়া অথবা রাসূলুল্লাহ সাল্লাল্লাহু আলাইত্তি ওয়া সাল্লামের নিকট বা ইরাকস্তু শায়খ আব্দুল কাদির জিলানী, ইয়ামনস্তু ইদরুস, মিশরস্তু বাদাতী বা অন্যান্য মৃত বা যারা গায়েব তাদের নিকট সাহায্য প্রার্থনা করা, এইসব কাজের নাম শিরক।

এইভাবে কেউ যদি নক্ষএরাজি বা ভিন্নদের ডেকে তাদের কাছে ফরিয়াদ করে বা সাহায্য কামনা করে বা এ জাতীয় এবাদত কর্মের কোন একটি যথন কোন জড় সৃষ্টি, মৃত বা অনুপস্থিত কারো জন্য নিবেদন করে তখন তা আল্লাহর সাথে শিরক নামে আখ্যায়িত হবে। আল্লাহ পাক এরশাদ করেন : **وَلَوْ أَشِرَّ كُوَاحِبَطْ عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ**

“তারা যদি শিরুক করত তাহলে তাদের সব কৃতকর্ম  
নিষ্ফল হয়ে যেত”। (সূরা আনআম-৮৮)

আগ্নাহ তা'আলা আরও এরশাদ করেন :

وَلَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى الْأَذْيَنِ أَشْرَكْتَ لَبَّيْحَطَنْ عَمْلَكَ  
وَلَكَوْنَنَ مِنَ الْخَنَّاسِينَ

“তোমার প্রতি এবং তোমার পূর্বে অতীত সমস্ত  
রাসূলগণের প্রতি অবশ্যই এ বার্তা পাঠানো হয়েছে, তুমি  
যদি আগ্নাহের সাথে শিরুক করতাহলে তোমার সমস্ত নেক  
আমল অবশ্যই বৃথা যাবে। আর. তুমি নিঃসন্দেহে বিষম  
ক্ষতিগ্রস্তদের অন্তর্ভুক্ত হবে।”

শিরকের মধ্যে একটি হল পূর্ণভাবে গায়বুগ্নাহর ইবাদত  
করা। এটাকে শিরুক ও বলা হয়, কুফুরীও বলা হয়। যে  
আগ্নাহ তা'আলা থেকে সম্পূর্ণ বিমুখ হয়ে অন্যের উদ্দেশ্যে  
ইবাদত নির্দিষ্ট করে যেমন বৃক্ষ, প্রস্তর, মূর্তি জ্ঞিন বা কোন  
মৃত ব্যক্তি যাদেরকে তারা আওলিয়া নাম দিয়ে থাকে,  
তাদের ইবাদত করে, তাদের উদ্দেশ্যে নামাজ পড়ে রোজা  
রাখে এবং আগ্নাহকে পুরোপুরি ভুলে যায়, এটা হবে সবচেয়ে  
বড় কুফুরী ও জঘন্যতম শিরুক। (আগ্নাহের নিরাপত্তা কামনা  
করি।) এইভাবে যারা আগ্নাহের অস্তিত্বকে অস্বীকার করে  
এবং বলে : মা'বুদ বা উপাস্য বলতে কেউ নেই এবং এই

পার্থিব জীবন একটি বস্তুগত ব্যাপার মাত্র। সমাজতন্ত্রী ও নাস্তিকরা যেমন বলে থাকে, এরা হলো চরম পর্যায়ের কাফের, মুশরিক ও পথভ্রষ্ট। (আল্লাহ তাআলার নিকট আশ্রয় প্রার্থনা করি।)

মোট কথা, এ জাতীয় সব আক্রিদাহ বিশ্বাসকে আল্লাহর সাথে শিরুক ও কুফুরী বলা হয়ে থাকে।

কোন কোন লোক স্বীয় অঙ্গতা বশতঃ মৃত ব্যক্তিকে ডাকা এবং তাদের নিকট সাহায্য প্রার্থনা করাকে ওসিলা (মোধ্যম) নামে আখ্যায়িত করে এবং তা জায়েজ মনে করে। এটা মারাত্মক ভুল, কেননা, একাজ আল্লাহর সাথে শিরুক হিসেবে পরিগণিত যদিও অঙ্গ লোকেরা বা মুশরিকরা এটাকে “ওসিলা” নাম দিয়ে থাকে। এটাই হলো মুশরিকদের ধর্ম আল্লাহ তাআলা যার নিন্দা ও দোষাঙ্গপ করেছেন। এটাকে অস্বীকার এবং এথেকে সতর্ক করার জন্য আল্লাহ তা'আলা রাসূলগণ প্রেরণ করেছেন এবং কিতাবসমূহ নাজিল করেছেন।

আল্লাহ তাআলার বাণী :

بِهَا أَلَّذِينَ ءامَنُواْ نَقُولُهُمْ وَكَبَّغُواْ إِلَيْهِ الْوَسِيلَةَ

“ হে মুমিনগণ, আল্লাহকে ভয় কর, এবং তাঁর নৈকট্য ও সন্তুষ্টি লাভের উপায় তালাশ কর।” (সূরা মায়দা-৩৫)

এই আয়াতে যে ওসিলার কথা বলা হয়েছে তা হলো  
 আল্লাহ তাআলার আনুগত্যের দ্বারা তাঁর নৈকট্য লাভের চেষ্টা  
 করা”। সমস্ত ওলামায়ে ক্রেতামের নিকট এটাই ওসিলার  
 অর্থ। সুতরাং আল্লাহর নৈকট্য লাভের উদ্দেশ্যে নামাজ  
 আদায় করা একটি ওসিলা, আল্লাহর জন্য যবেহ করা একটি  
 ওসিলা, যেমন- কোরবানী দেওয়া হজ্জের হাদী দেওয়া  
 এইভাবে সিয়াম পালন করা ও একটি ওসিলা। ছাদ্কাহ  
 প্রদান একটি ওসিলা আল্লাহ পাকের জিকির, কুরআন  
 তেলাওয়াতও ওসিলা এটাই হলো আল্লাহ তাআলার বাণী :

وَبَشْغُونَ إِلَيْهِ الْوَسِيلَةُ،

এর মর্মার্থ অর্থাৎ আল্লাহ পাকের আনুগত্যের দ্বারা তাঁর  
 নৈকট্য লাভের চেষ্টা কর। ইবনে কাসির, ইবনে জরীর, ও  
 বাগাতী প্রমুখ মফাস্সিরগণ একবাক্যে বলেছেন এর থক্ত  
 অর্থ হলো : আল্লাহর আনুগত্য দ্বারা তাঁর নৈকট্য তালাশ কর  
 এবং তোমরা যেখানেই থাক তাঁর প্রবর্তিত বিষয়াদি যথা-  
 সালাত, সিয়াম, ছাদকা ইত্যাদি দ্বারা তা কামনা কর।

এইভাবে আল্লাহ তা' আলা অন্য একটি আয়াতে এই অর্থ  
 ব্যক্ত করেছেন, আর তা হলো :      أَوْتَهُكَ الْأَذِينَ يَدْعُونَ

بَتَغْفِونَ إِلَيْ رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةُ أَيْهُمْ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ

“তারা যাদেরকে আহবান করে তারা নিজেরাই তো নিজেদের রবের নৈকট্য লাভের জন্য ওসিলা তালাশ করে যে তাদের মধ্যে কে অধিক নিকটবর্তী তারা তার রহমতের আশা করে এবং তার আযাবকে ভয় করে।” (সূরা ইসরা-৫৭)

এভাবে রাসূলবর্গ ও তাদের অনুসারীগণ আল্লাহর নৈকট্য লাভের উদ্দেশ্যে ঐসব বিষয়কে ওসিলা হিসেবে প্রহণ করেছেন যা তিনি প্রবর্তিত ও রেখেছেন। যেমন আল্লাহর রাস্তায় জিহাদ, রোজা, নামাজ, জিক্রি, কুরআন তেলাওয়াত ইত্যাদি। আর কোন কোন লোকের ধারণা যে ওসিলা মানে মৃত ব্যক্তিদের ডাকা ও আওলিয়াদের কাছে সাহায্য প্রার্থনা করা তা একটি বাতেল ধারণা, এটা মুশরিকদেরই আকৃদাহ যাদের সম্পর্কে আল্লাহ এরশাদ করেন : ﴿وَيَعْبُدُونَ مِنْ دُوْنِهِ أَنْجَانٌ وَّمَا لَا يَضْرِمُمْ وَلَا يَنْفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَؤُلَاءِ شَفَعَتُونَا عِنْدَ اللَّهِ مَمْلُوكٌ بِمَا لَا يَعْلَمُ فِي السَّمَوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ﴾

“তারা আল্লাহ ব্যতীত এমন বস্তুর ইবাদত করছে যা তাদের ক্ষতিও করতে পারেনা, উপকারও করতে পারেনা। তদুপরি তারা বলে যে এগুলো আল্লাহর নিকট আমাদের সুপারিশকারী।” আল্লাহ তাদের এই বক্তব্য নাকচ করে দিয়ে বলেন : ﴿قُلْ أَنْتُمْ عَنَّا بِمَا لَا يَعْلَمُ فِي السَّمَوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ﴾

سُبْحَنَهُ وَتَعَلَّمَ عَمَّا بِشَرِّكُونَ

“( হে রাসূল) তাদেরকে বল তোমরা কি আল্লাহকে  
আকাশ মঙ্গলী ও পৃথিবীর এমন কিছুর সংবাদ দিছ যা তিনি  
জানেন না ? তিনি পৃত ও পবিত্র , তারা যাকে শরীক করে  
তা থেকে তিনি বহ উর্ধ্বে।” (সূরা ইউনুস- ১৮)

আল্লাহ পাক আমাকে ও সকল মুসলমানকে সঠিকভাবে  
তাঁর দ্বীন অনুধাবনের এবং এর উপর অবিচল থাকার  
তাওফীক দান করুণ। আর আমাদের সকল কুর্থবৃত্তি ও  
পাপাচারের অমঙ্গল থেকে তিনি আশয় প্রদান করুণ। তিনি  
সর্বঘোতা, অতি সন্নিকটে। আল্লাহ তা'আলা আমাদের প্রিয়  
নবী হ্যরত মুহাম্মদ, তাঁর পরিবার- পরিজন, সাহাবগণ এবং  
কিয়ামত পর্যন্ত তাঁর সঠিক অনুসারীদের উপর দরুদ ও  
সালাম বর্ষণ করুণ।

## প্রশ্নোত্তর

**প্রশ্ন-১ :** এবাদতের অর্থ কি ?

**উত্তর :** এবাদতের অর্থ অত্যন্ত বিনীত ও নম্র হয়ে একমাত্র আল্লাহরই দাসত্ব করা এবং সকল বিধি-নিষেধ পালনের মাধ্যমে তাঁরই সম্পূর্ণ অনুগত হয়ে চলা । ওলামাগ-গণের ভাষায় ব্যাপক অর্থে : ধৰ্মশ্য অপ্রকাশ্য যেসব কথা ও কাজে আল্লাহ পাক সন্তুষ্ট হন এবং যা তিনি পছন্দ করেন তারই নাম এবাদত, যেমন- ঈমান, ইসলাম, দো'আ, আশা, ভয়, আশ্রয় প্রার্থনা, সাহায্য কামনা, জবেহ করা, মানত করা ইত্যাদি ।

**প্রশ্ন-২ :** তাওহীদের অর্থ কি ?

**উত্তর :** তাওহীদ অর্থ আল্লাহ তা'আলাকে তার বৈশিষ্ট্যে একক ও অবিভািয় বলে স্বীকার করা । অর্থাৎ এই বিশ্বাস স্থাপন করা যে, আল্লাহ পাক তাঁর প্রভুত্বে, তাঁর সর্বসুন্দর নাম ও গুণাবলীতে এবং তাঁর এবাদতে একক, এতে তাঁর কোন শরীক নেই । একেই আল্লাহর একত্ববাদ বলা হয়ে থাকে ।

**প্রশ্ন-৩ :** তাওহীদ কত প্রকার ও কি কি ?

**উত্তর :** তাওহীদ তিন প্রকার । যথা : (১) আল্লাহর

প্রভুত্বে তাওহীদ ; (২) তাঁর নাম ও গুণাবলীতে তাওহীদ ;  
এবং (৩) তাঁর এবাদতে তাওহীদ।

**১। প্রভুত্বে তাওহীদ :** এই প্রকার তাওহীদকে  
তাওহীদে রূবুবিয়াত বলা হয়ে থাকে। এর অর্থ- হলো এই  
কথা স্বীকার করা যে, আল্লাহ পাক সৃষ্টিকর্ম, রেঘেক প্রদান,  
জীবন-মৃত্যু দান এবং আকাশ-জমীন তথা নিখিল  
বিশ্বজগতের সর্বপ্রকার নিয়ন্ত্রণ, ব্যবস্থাপনা ও পরিচালনায়  
একক ও অদ্বিতীয়। আরো স্বীকার করা যে, কিতাবসমূহ  
নাজেল ও নবী-রাসূলগণ প্রেরণের মাধ্যমে শাসন ও বিধি-  
বিধান প্রবর্তনে আল্লাহ তা'আলা একক ; এইসব ক্ষেত্রে তাঁর  
কোন শরীক নেই।

আল্লাহ পাক বলেন :

رَبُّ الْعَالَمِينَ

“জেনে রাখ, সৃজন ও নির্দেশ তাঁরই, বরকতময় আল্লাহ,  
নিখিল বিশ্বজগতের প্রভু প্রতিপালক।” (সূরা-আরাফ- ৫৪)

**২। নাম ও গুণাবলীতে তাওহীদ :** এর অর্থ হলো,  
আল্লাহ পাককে ঐসব নাম ও গুণাবলীর দ্বারা বিশেষিত করা,  
যদ্বারা কুরআন শরীফে তিনি নিজেকে এবং বিশুদ্ধ  
হাদীসসমূহে তাঁর রাসূল তাঁকে বিশেষিত করেছেন। আর,  
এগুলোকে আল্লাহ পাকের শানের উপযোগী পর্যায়ে  
এমনভাবে প্রতিষ্ঠা করা, যাতে সাদৃশ্য, উপমা, অপব্যুক্ত্য বা

নিক্রিয়তার কোন লেশ না থাকে। আল্লাহ পাক আরো বলেনঃ

لَبْسٌ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ

“তাঁর মত কিছুই নেই এবং তিনিই সর্বধোতা, সর্বদ্রষ্টা।” - (সূরা শুরা-১১)

৩। এবাদতে তাওহীদ : এই প্রকার তাওহীদকে তাওহীদে উল্লিখিয়াহ বলা হয়ে থাকে। এর অর্থ হলো, এককভাবে আল্লাহ তা'আলারই এবাদত করা। তিনি ব্যতীত অন্য কারো এবাদত না করা, অন্য কারো কাছে দো'আ বা আশ্রয় প্রার্থনা না করা, একমাত্র তাঁরই সাহায্য কামনা করা। তাঁরই উদ্দেশ্যে মানত, জ্বাই ও কুরবানী ইত্যাদি সর্বপ্রকার ইবাদত নিবেদন করা। আল্লাহ তা'আলা বলেনঃ

فُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحْبَابِي وَمَمَانِي لِلَّهِ رَبِّ  
الْمَلَمِينَ ﴿١٣﴾ لَا شَرِيكَ لَهُ، وَلَا ذِلِّكَ أَمِرْتُ وَأَنَا أَوْلُ الْمُسْلِمِينَ

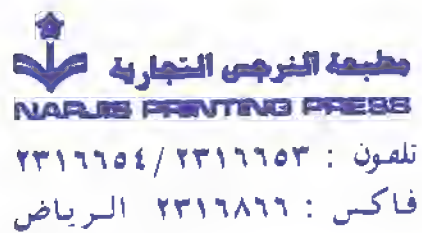
“(হে রাসূল) বল, আমার ছালাত (নামাজ), আমার যাবতীয় এবাদত, আমার জীবন ও আমার মরণ আল্লাহ রাষ্ট্রুল আলামীনের উদ্দেশ্যে নিবেদিত। এতে তাঁর কোন শরীক নেই, আমি এরই জন্য আদিষ্ট হয়েছি এবং মুসলমানদের মধ্যে আমিই প্রথম।” - (সূরা আল-আনআম-১৬২)

আল্লাহ তা' আলা আরও বলেন :

فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَأَنْهِرْ

“সুতরাং তোমার থভু প্রতিপালকের উদ্দেশ্যে সালাত  
(নামাজ) আদায় এবং কুরবানী কর।” - সূরা কাউছার-২

আল্লাহই আমাদের তাওফীকদাত।



مطبعة التجارب التجارية NARJIS PRINTING PRESS  
تلفون : ٢٣١٦٦٥٤ / ٢٣١٦٦٥٣  
فاكس : ٢٣١٦٨٦٦ ٢٣١٦٨٦٦  
الرياض

## فهرس

- ١ - كلمة لا إله إلا الله.
- ٢ - الشرك بالله.
- ٣ - العبادة.
- ٤ - التوحيد وأنواعه.
- ٥ - أسئلة وأجوبه - اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء.

حقوق الطبع محفوظة  
للمكتب التعاوني للدعوة والإرشاد بأم الحمام  
قسم المجاليات

يسمح بطبع هذا الكتاب بشرط عدم التصرف في مضمون  
الكتاب وذلك لمن أراد التوزيع المجاني فقط.

**مَهْنَكَ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ**

**لسماحة الشيخ عبد العزيز بن عبد الله بن باز**

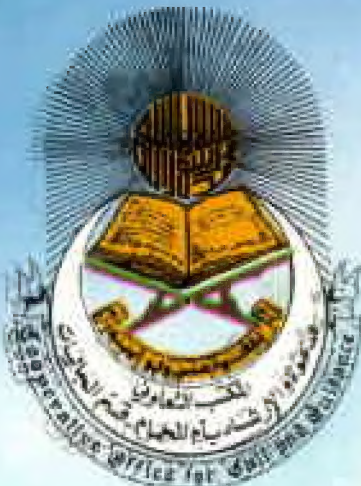
**ترجمة وتحرير :**

**الشيخ محمد رقيب الدين بن أحمد حسين  
اللغة البنغالية**

**المملكة العربية السعودية**

**المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد ببئر الحمام - قسم الحاليات  
تحت إشراف وزارة الشؤون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد  
١١٤٩٧ ت: ٤٨٢٦٤٦٦ / ٤٨٨٤٤٩٦ فاكس ٤٨٢٧٤٨٩ - ص.ب ٣١٠٢١ الرياض**

|                                                                                                       |                                                                                                                  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد بالنسيم<br>تلفون ٠١/٢٣٢٨٢٢٦<br>ص.ب ٥١٥٨٤ الرياض ١١٥٥٢                 | شعبة المجاليات<br>(وزارة الشؤون الإسلامية مركز الدعوة بالرياض)<br>تلفون ٠١/٤١١٦٣٥٦ - الرياض ١١١٣١                |
| المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد بالزلفي<br>تلفون ٠٦/٤٢٢٥٦٥٧ - فاكس ٠٦/٤٢٢٤٢٣٤<br>ص.ب ١٨٢ الزلفي ١١٩٣٢ | المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد بالبدعية<br>تلفون ٠١/٤٣٣٠٨٨٨ - فاكس ٠١/٤٣٠١١٢٢<br>ص.ب ٢٤٩٣٢ الرياض ١١٤٥٦         |
| مكتب توعية المجاليات بعنيزة<br>تلفون ٠٦/٣٦٤٤٥٠٦ ص.ب ٨٠٨                                               | المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد بالطعاء<br>تلفون ٠١/٤٠٣٤٥١٧ - فاكس ٠١/٤٠٣٠١٤٢<br>ص.ب ٢٠٨٢٤ الرياض ١١٤٦٥          |
| مركز توعية المجاليات ببريدة<br>تلفون ٠٦/٣٢٤٨٩٨٠ - فاكس ٠٦/٣٢٤٥٤١٤<br>ص.ب ١٤٢                          | المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد العليا والسليمانية<br>تلفون ٠١/٤٦٢٩٩٤٤ - فاكس ٠١/٤٣٩٤٤<br>ص.ب ٦٣٩٤٤ الرياض ١١٥٢٦ |
| مكتب دعوة وتوعية المجاليات بالرس<br>تلفون ٠٦/٢٣٣٣٨٧٠ ص.ب ٦٥٦                                          | المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد العزيزية<br>تلفون ٠١/٤٩٥٥٥٥٥ - فاكس ٠١/٤٢٣٤٧<br>ص.ب ٤٢٣٤٧ الرياض ١١٥٥١           |
| مكتب توعية المجاليات المذنب<br>تلفون ٠٦/٣٤٢٠٨١٥ - فاكس ٠٦/٣٤٢٠٨١٥<br>القصيم - المذنب - ص.ب ٤٠٠        | المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد الدوادمي<br>تلفون ٠١/٦٤٢٣٦٢٦ - فاكس ٠١/٦٤٢٣٦٢٦<br>ص.ب ١٥٩ الدوادمي               |
| المكتب التعاوني للدعوة وتوعية المجاليات بشقراء<br>تلفون ٠١/٦٢٢٢٠٦١ ص.ب ٢٤٧                            | المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد بالخرج<br>تلفون ٠١/٥٤٤٠٦٦٢ - فاكس ٠١/٥٤٨٠٩٨٣<br>ص.ب ١٦٨ الخرج ١١٩٤٢              |
| المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد بالأحساء<br>تلفون ٠٣/٥٨٦٦٦٧٢ - ٥٨٧٤٦٦٤<br>ص.ب ٢٠٢٢ الأحساء ٣١٩٨٢      | المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد الربوة<br>تلفون ٠١/٤٩٧٠١٢٦ - فاكس ٠١/٤٩٧٠١٢٦<br>ص.ب ٢٩٤٦٥ الرياض ١١٤٥٧           |
| مكتب توعية المجاليات بالخبر<br>تلفون ٠٣/٨٩٨٧٤٤ - ٠٣/٨٩٨٧٤٤ الدمام ٣١١٣١                               | المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد رياض الخبراء<br>تلفون ٣٣٤١٧٥٧ - فاكس ٣٣٤١٧٥٧<br>ص.ب ١٦٦ القصيم رياض الخبراء      |
| المؤسسة الخيرية للدعوة بجدة<br>تلفون ٠٢/٦٧٣٠٤٣١ - ٦٧٣١٧٥٤<br>فاكس ٦٧٣١١٤٧<br>ص.ب ١٥٧٩٨ جدة ٢١٤٥٤      | المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد بالجمعة<br>تلفون ٠٦/٤٣٢٣٩٤٩ - فاكس ٠٦/٤٣٢٣٩٤٩<br>ص.ب ٩٠٢ الجمعة ١١٩٥٢            |
| مكتب توعية المجاليات بعائلي<br>تلفون ٠٦/٥٤٣٢٢١١ - فاكس ٠٦/٥٣٣٤٧٤٨<br>ص.ب ٢٨٤٣                         | المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد بالروضة<br>تلفون ٤٩١٨٠٥١ - فاكس ٤٩٧٠٥٦١<br>ص.ب ٨٧٢٩٩ الرياض ١١٦٤٢                |
| المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد بالحوطة<br>تلفون ٠١/٥٥٥٠٥٩٠<br>حوضة بني نعيم - ص.ب ٢٠٧                |                                                                                                                  |

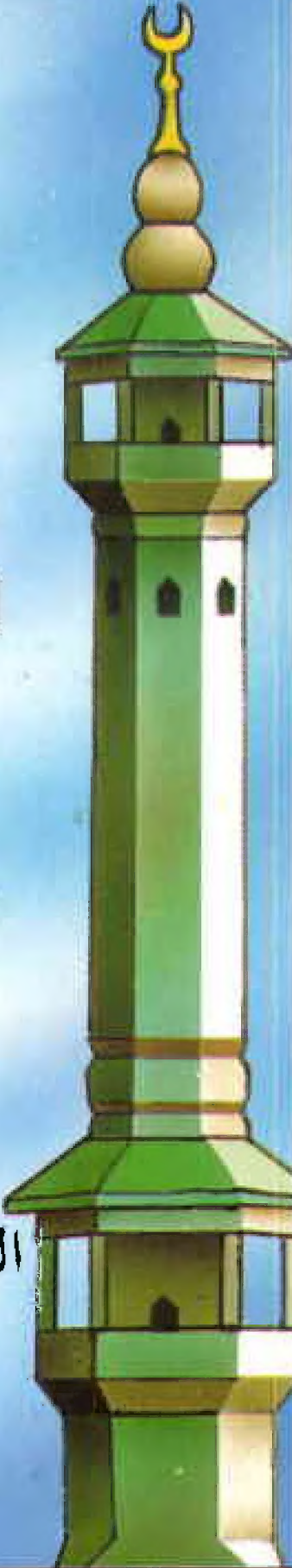


# معنى لا إله إلا الله

لسماحة الشيخ  
عبد العزيز بن عبد الله بن باز

ترجمة وتحرير :

الشيخ محمد بن رقيب الدين بن أحمد حسين  
(باللغة البنغالية)



المملكة العربية السعودية

المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد باتج الدهام - قسم الجاليات  
تحت إشراف وزارة الشؤون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد